José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

EL BASILISCO El Basilisco (Oviedo), n° 17, 1994, paginas 37-44

Revista de filosofia, ciencias humanas,
teoria de la ciencia y de la cultura

Ideologia «brumarista»

Version digta y Napoledn Bonaparte
Suscripciones
Redaccion

indices

José Manuel Fernandez Cepedal
Oviedo

El término «ldeologia», surgido durante la Revolucion francesa, es utilizado por
primera vez por Destutt de Tracy en 1796 {1} y, en principio, dara nombre al conjunto
de pensadores que se relacionan con la segunda clase del Institut national des
sciences et des arts, pensadores que a partir de entonces seran conocidos como
ideologistes o idéologues. Dos sentidos muy generales podemos dar al término
ideologia: gnoseolégico y epistemoldgico {2}. En su sentido gnoseoldégico la ideologia
tiene que ver con la teoria I6gico-material de la ciencia, y asi es utilizado por Destutt de Tracy para
quien el término «ideologia» es el nombre de una nueva ciencia, la «Science des idéesy,
entendiendo las ideas en un sentido sensualista, segun la tradiciéon del empirismo de Locke y
Berkeley o del sensismo de Condillac. Las ideas de las que se ocupa la Ideologia no serian, en el
contexto de Destutt de Tracy, «ideoldgicas» (en la acepcion que adquirira el término en Napoleon vy,
posteriormente, en la tradicion marxista). El sentido epistemoldgico del término «ideologia»
aparecera, en la polémica que Napoledn Bonaparte mantuvo con los miembros de la segunda clase
del Instituto. La ideologia en esta segunda acepcion no sera ya el nombre de una pretendida ciencia
sino un conjunto de opiniones particulares que tienen que ver con el error y la falsedad y, por ende,
las ideas devienen, en este caso, «ideolégicas». Los dos sentidos se asocian, ademas, a dos
calificativos: «idéologiste», que es usado por Destutt de Tracy y los miembros de la segunda clase
para referirse a su actividad, e «idéologue», acufiado por Napoledn para referirse despectivamente
al mismo grupo.

Il. La palabra «ideologia» es traduccion literal de «ciencia de las ideas» que tiene como objeto el
conocimiento del hombre basado unicamente en el anadlisis de sus facultades. Condorcet utilizaba
unas veces la palabra «metafisica», y otras la expresidn «analisis de las sensaciones y de las
ideas», para referirse al estudio del hombre fundado en la «psicologia sensualista» de Locke y
Condillac. Esta disciplina fue ensefiada por Garat en 1795 en la Escuela Normal de Paris, y se
convirtio en el estudio fundamental de la «Clase de ciencias morales y politicas» del Instituto cuya
primera seccién lleva el nombre especifico de «analisis de las sensaciones y de las ideas». Para
distinguir la nueva filosofia de la «antigua metafisica» Tracy la denomina «ideologia» en su Memoria
sobre la facultad de pensar presentada al Instituto en 1796.

A partir de 1801 Destutt de Tracy comienza la publicacion de sus Elémens d’idéologie, donde la
ideologia es presentada como la ciencia que trata de la formacion, expresion y deduccién de
nuestras ideas. Pero afiade también que la ldeologia «es una parte de la Zoologia», la parte de la
Zoologia que se ocupa del hombre {3}. Esta tesis puede ser interpretada en dos sentidos: [38]

a) Metodologico. Que la Ideologia es una parte de la Zoologia significaria que debemos analizar
nuestra facultad de pensar del mismo modo que se analiza una planta o un mineral {4}.

b) Ontoldgico. EI método ideoldgico, no obstante, nos remite a un naturalismo radical. La Ideologia
como parte de la Zoologia nos hara regresar, en ultima instancia, a la génesis fisioldgica de

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 1de 11


http://www.fgbueno.es/edi/bas.htm
http://www.filosofia.org/rev/bas/index.htm
http://www.fgbueno.es/edi/bas.htm
http://www.fgbueno.es/edi/bassus.htm
http://www.fgbueno.es/edi/basnor.htm
http://www.fgbueno.es/edi/basaut.htm
http://www.filosofia.org/rev/bas/index.htm
http://www.filosofia.org/ave/001/a015.htm
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n01
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n02
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n03
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n04

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

nuestras ideas. Segun Tracy las dos facultades humanas que explican la formacion de nuestras
ideas son la sensacion y el movimiento (voluntario o involuntario). Estas facultades nos remiten a la
fisiologia del nervio y del musculo. Sentimos por medio de nuestros nervios y nos movemos por
nuestros musculos y, por ende, la relacion entre la contraccion muscular y las corrientes nerviosas
constituyen el fundamento fisiolégico de la formacion de nuestras ideas {5}. Destutt de Tracy se
niega a reconocer, como punto de partida para el analisis de las ideas, ninguna propiedad religiosa,
moral o espiritual del hombre, y esta es la razén, por una parte, de su rechazo a la metafisica,
descrita como reino de las fantasias ilusorias «destiné a nous satisfaire et non a nous instruire» {6}.
y, por la otra, del rechazo de la palabra «psicologia» —en cuanto el término nos remite a la realidad
sustancial del alma- utilizada por Condillac para designar la «ciencia de las ideas».

Ahora bien, la ontologia naturalista de Tracy cumple, a su vez, funciones gnoseolégicas en cuanto
nos sirve para clasificar un conjunto de ciencias que estan a la base de la ldeologia. Nos
referiremos a ellas como ciencias proto-ideoldgicas. Destutt de Tracy menciona, en primer lugar la
Fisiologia de Cabanis, en cuyos estudios acerca de las relaciones de lo fisico ylo moral en el
hombre se apoya la Ideologia. También menciona la Patologia de Pinel como complemento
necesario de la ldeologia, pues los hombres comienzan por el idiotismo infantil, acaban por la
demencia senil y en el intermedio tienen mas o menos manias delirantes: «Pinel —afirma Tracy— al
explicar como desatinan los locos ensefia al mismo tiempo cémo piensan los cuerdos» {7}. Cita
también la «ldeologia comparada» entre hombres y animales de Draparnaud, el desarrollo del
pensamiento en los nifios, en las comunidades campesinas aisladas, en los nifios selvaticos, &c. El
conjunto de «ciencias proto-ideoldgicas» nos permite establecer la diferencia entre una ideologia
fisiolégica y una ideologia racional {8}.

a) Ideologia fisiolégica. Agrupa las investigaciones del grupo de los médicos: Cabanis, Pinel, Bichat,
Roussel, &c. La naturaleza de las investigaciones viene dada por el propio titulo del libro de
Cabanis: Rapports du physique et du moral de 'homme.

b) Ideologia racional. Sus principales representantes son Destutt de Tracy, Volney, Garat, De
Gérando, Lancelin, Laromiguiére y el joven Maine de Biran. Sus investigaciones, se centran en el
estudio del desarrollo de nuestras facultades intelectuales y la formacién de las ideas, la gramatica
general, la logica, la ciencia de los métodos, ... Es decir, en terminologia de Tracy: Historia de
nuestros medios de conocer, y aplicacion de estos medios al estudio de la voluntad y sus efectos.

La forma canodnica de la «ideologia racional» viene representada por la obra de Destutt de Tracy
Projet d’Elémens d’ideologie a I'usage des Ecoles centrales de la Republique francaise. Publicada
en 1801, se convertird en la primera parte de sus Elemens d’ldéologie. La segunda parte,
Grammaire, aparece en 1803, la tercera, Logique, en 1805, y la cuarta y quinta partes, Traité de la
volonté et ses effets, en 1815. El proyecto de Ideologia constaria de nueve partes (ciencias)
distribuidas en tres secciones {9}:

e Seccién Primera.

Historia de nuestros medios de conocer.
|. De la formacion de nuestras ideas. Ideologia propiamente dicha.
ll. De la expresion de nuestras ideas. Gramatica.
lll. De la combinacion de nuestras ideas. Logica.

e Seccidon Segunda.

Aplicacion de nuestros medios de conocer al estudio de la voluntad y sus efectos.
|. De nuestras acciones. Economia.
II. De nuestros sentimientos. Moral.
lll. De la direccion de unos y otros. Legislacion

e Seccion Tercera.

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 2 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n05
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n06
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n07
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n08
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n09

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

Aplicacion de nuestros medios de conocer al estudio de los seres diferentes a nosotros.
|. De los cuerpos y sus propiedades. Fisica.
Il. De las propiedades de la extension. Geometria.
lll. De las propiedades de la cantidad. Calculo.

Las disciplinas de la Seccion Primera constituyen aspectos de una misma ciencia que puede
denominarse Ideologia cuando ponemos nuestra atencion en el sujeto, es decir en la formacion de
nuestras ideas, Gramatica si atendemos al medio, la expresidon de nuestras ideas, y Logica si
atendemos al fin, la combinacion de nuestras ideas. Por ello aparecen dos sentidos del término [39]
ideologia: a) Genérico. Ciencia de las ideas en general que abarca las tres partes. b) Especifico.
Ideologia propiamente dicha, referida a la primera parte {10}.

La ideologia propiamente dicha tiene por objeto determinar los «elementos» de nuestra facultad de
pensar. El término «pensar» tiene varias acepciones. Por una parte pensar es igual a juzgar, pues
se piensa cuando se opina o se forma un juicio acerca de algo. Pensar es aqui sentir una relaciéon
entre dos cosas. Pensar es también recordar, y pensar algo pasado es sentir un recuerdo. Pensar,
por otra parte, es sindbnimo de querer o desear y significa, en este caso, sentir un deseo. Por ultimo,
pensar es sentir una sensacion de placer o dolor. De cualquier forma que lo tomemos es siempre
sentir (sentir sensaciones, recuerdos, relaciones o deseos). Pero, ademas, pensar = sentir es igual
también a existir, pues la sensacién es el modo especifico de mi existencia {11}. El pienso luego
existo de Descartes se transforma en Tracy en siento luego existo. Pensar = sentir = existir es igual,
ademas, a tener impresiones o ideas. Nuestras ideas, segun las acepciones del pensar, son de
cuatro clases: sensaciones, recuerdos, relaciones y deseos, correspondientes a las cuatro
facultades particulares en que se descompone la facultad de pensar: sensibilidad, memoria, juicio y
voluntad {12}.

Ahora bien, las ideas mencionadas hasta el momento pertenecen a la historia de nuestras
modificaciones internas, de las creaciones de nuestro pensamiento, haciendo abstraccién de los
seres diferentes a nosotros. Pero si nuestras facultades elementales s6lo nos informan de nuestra
propia existencia, lo cierto es que también poseemos ideas de los seres exteriores a nosotros.
¢, Como es posible, entonces, el conocimiento de la existencia, de las propiedades y de los modos
de los seres exteriores? ;CoOmo es posible establecer la relacién entre mi interioridad vy la
exterioridad? Para explicar esta posibilidad Tracy introduce la facultad de movimiento dependiente
de nuestra organizaciéon muscular. El conocimiento de la existencia de seres diferentes a nosotros
se produce por medio de la facultad de movernos voluntariamente y de la resistencia que esos
seres oponen a nuestro movimiento. La sensacion del movimiento voluntario y la sensacion de
resistencia a ese movimiento establecen el puente entre mi interioridad y mi exterioridad {13}. Por
todo ello es necesario, después del analisis de la facultad de pensar, aplicar los principios de la
ideologia al estudio de los seres diferentes a nosotros y a nuestra voluntad. De todo ello resulta la
sistematizacion de las ciencias de Destutt de Tracy que resumimos a continuacion: ciencias proto-
ideologicas (Fisiologia, Zoologia, Patologia y las actualmente denominadas Etnologia, Psicologia
evolutiva, &c.), ciencias ideoldgicas (ldeologia propiamente dicha, Gramatica general, y Logica),
ciencias fisico-matematicas (Fisica, Geometria, Calculo) y ciencias morales y politicas (Economia,
Moral y Legislacion).

Ahora bien, la consideracion de las ciencias morales y politicas (ciencias sociales) como aplicacién
de una ldeologia implantada en la naturaleza animal del hombre (en la vida){14} es de suma
importancia para comprender el alcance de la critica de Napoledn a los idedlogos y el significado
que adquirird posteriormente el término «ideologia» en Marx. Para Destutt de Tracy el conocimiento
de la naturaleza humana —que en su proyecto figura como Historia de nuestros medios de
conocernos proporciona los medios para conocer la sociedad o, para decirlo con el ilustre idedlogo,
que «la moral y la politica son susceptibles de demostracion» {15}. En una carta a Jefferson
(fechada [40] el 21 de octubre de 1811) Destutt de Tracy informa que lo que pretende con su

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 3 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n10
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n11
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n12
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n13
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n14
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n15

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

proyecto es llegar «por una serie de consecuencias rigurosas e ininterrumpidas desde el examen de
nuestro primer acto intelectual hasta la ultima de nuestras disposiciones legislativas» {16}. Pero no
se trata tan solo del conocimiento del hombre y de la sociedad. El verdadero conocimiento debe
servir también a fines practicos que se resumen en el perfeccionamiento de la especie humana. Lo
que es natural es también social, y, por ende, la ciencia de las ideas que nos proporciona el
verdadero conocimiento de la naturaleza humana, proporciona también al legislador los medios de
definir las leyes de la sociabilidad. Maine de Biran recordando sus primeros contactosy
conversaciones, en torno al afio 1802. con D. de Tracy y Cabanis nos presenta esta finalidad
practica mediante la expresién: «la ideologia debia cambiar la faz del mundo» {17}. El idedlogo se
ha convertido de este modo en un reformador social que, inspirado en los principios de la razon,
pretende conseguir su objetivo por medio del legislador y del educador, es decir, por medio de leyes
ideologicas y por la educacion en la ideologia. La actividad politica de los idedlogos en las
asambleas legislativas y su participacion en la planificacion de la instruccion publica armonizan
perfectamente con los principios tedricos y los objetivos practicos de la «ciencia de las ideas» {18}.
Recordemos, finalmente, que los Elemens d’ldéologie de Destutt de Tracy fueron disenados como
manual de filosofia para uso de las escuelas centrales cuyo alumnado provenia, principalmente, de
las clases burguesas ilustradas.

[ll. El sentido que llamamos «epistemoloégico» del término «ldeologia» viene representado por
Napoleén Bonaparte quien después del golpe de 18 Brumario y una vez Cénsul comienza a calificar
despectivamente de idedlogos, metafisicos nebulosos y oscurantistas a sus antiguos colegas del
Instituto. La relacion de Napoledn con los idedlogos habia comenzado hacia apenas diez afos.
Volney es, quiza, el primer representante del grupo con quien toma contacto Bonaparte en 1791
cuando aquél fue nombrado director del departamento de Cdrcega, patria de Napoledn. En esta
época ostentaba el grado de teniente que se transforma rapidamente en el de general de brigada
por la toma de Tolon en 1793. En agosto de 1794, después del 9 de Termidor, es acusado de
agente de Robespierre. Declarado inocente pasa a Niza, donde vuelve a encontrar a Volney, al que
comunica sus planes sobre ltalia. Relevado del mando desde su arresto Napoledn se encuentra en
1795 en Paris, donde refuerza su amistad con Volney, La Réveilliere Lepeux y Barras.

Entre tanto se prepara la constitucion del afo Ill que entraria en vigor en octubre de 1795. Esta
constitucion depositaba el poder legislativo en el Consejo de los Quinientos y en el Consejo de los
Antiguos, mientras que el poder ejecutivo recaeria en un Directorio de cinco miembros. Los
convencionales tratan de cerrar el paso de los contra-revolucionarios al Consejo de los Quinientos y
preparan decretos que estipulan que dos tercios de los Quinientos deben ser elegidos entre los
antiguos convencionales, perpetuando asi las antiguas asambleas en la nueva. El descontento por
estas medidas es capitalizado por los realistas que se sublevan contra los decretos. Para controlar
la situacién la Convencién, en sesidon permanente, encarga al general Menou el desarme de las
secciones sublevadas y la defensa de las Tullerias. No obstante, el general parlamenta con los jefes
de la Guardia Nacional (cuyas tropas eran cuatro veces superiores a las gubernamentales) por lo
que es acusado de traicion y detenido. Napoledn sabe que Barras trata de recuperar a los oficiales,
caidos en desgracia por su «republicanismo» y en la tarde del 12 Vendimiario (4 de octubre de
1795), presintiendo su entrada en escena, se dirige a la asamblea, atareada en la eleccion de un
nuevo general para reemplazar al destituido. Alli alguien cita su nombre y Napoledn decide
presentarse al Comité de Salud Publica al que impone sus condiciones: verse exento de toda
vigilancia y autoridad civil {19}. So6lo aceptara la colaboracién en el marido de Barras y Daunou.
Durante la noche, Napoleon transforma la [41] Convencion en una fortaleza y encarga a un joven
oficial de caballeria, Murat, traer cuarenta cafiones de grueso calibre que se encuentran en su poder
a las cinco de la mafiana. Poco después el pueblo de Paris avanza en secciones repartidas en
companiias bien armadas y sitia la asamblea. El espectaculo parece debilitar a los convencionales
que hablan de claudicar y parlamentar. La situacion es tensa y a mediodia parte de las tropas
pretende confraternizar con el pueblo. La gran ocasién de Napoledén parece perdida. Pero al
atardecer suenan los primeros disparos. La sefal esta dada, truenan los cafiones y el pavimento se

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 4 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n16
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n17
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n18
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n19

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

llena de sangre, el pueblo se dispersa y dos horas después las calles estan despejadasy las
secciones desarmadas.

La jornada del 13 Vendimiario (5 de octubre de 1795) convierte a Napoledn en el salvador de la
Republica. Inmediatamente es designado para el mando del Ejército del Interior y pocos meses
después, el 2 de marzo de 1796, recibe, a propuesta de Barras, el mando del ejército de Italia,
cuando aun no ha cumplido veintisiete afios. El 25 de marzo se reune en el cuartel general de Niza
con los generales del ejército de Italia puestos a sus o6rdenes (Auguereau, Massena, Sérurier) que
mas viejos que €l no acogen de buen grado a aquel «matematico» que se ha distinguido en los
«combates callejeros». Desde este momento hasta el 17 de octubre de 1797 en que se firma la paz
de Campo-Formio, Napoleén no deja de aumentar su fama. El vencedor en 18 batallas y 65
combates recibe el titulo de «Héroe de ltalia» {20}.

El 3 de diciembre de 1797 el general Bonaparte entra triunfante en Paris e inmediatamente contacta
con los miembros del Instituto. Frangois de Neufchateau, uno de los directores y presidente del
Instituto, reune, en una cena celebrada el 11 de diciembre, al general con veinte colegas del
Instituto. El general habla de metafisica con Sieyés, de politica con Gallois, de matematicas con
Lagrange, de poesia con Chenier; pero es, sobre todo, con Daunou, el fundador del Instituto, con
quien se encuentra mas solicito. Las consecuencias de estos contactos no se dejan esperar y el 25
de diciembre de 1797 Napoledn es elegido miembro del Instituto en la seccion de mecanica de la
primera clase. Al dia siguiente, el general envia una carta de agradecimiento al presidente en la que
expresa: «La aprobacion de los hombres distinguidos que componen el Instituto me honra. Sé muy
bien que antes de ser su igual, seré durante mucho tiempo su discipulo ... Las verdaderas
conquistas, las unicas que no producen pesar son las que se realizan contra la ignorancia. La
ocupacion mas honorable, asi como la mas util para las naciones es contribuir a la extension de las
ideas humanas. El verdadero poder de la Republica francesa debe consistir, en lo sucesivo, en no
permitir que exista una sola idea nueva que no le pertenezca» {21}.

Al mismo tiempo el Directorio otorga a Napoledn el titulo de General en jefe del Ejército de
Inglaterra. Bonaparte, no obstante, considera irrealizable el ataque directo a la isla y propone, en
cambio, una campafa para estrangular el comercio inglés en Egipto, con lo que se pretendia crear
en Oriente puntos de aproximacion para poner en peligro la dominacion britanica en las Indias.

La idea de ocupar Egipto no era nueva en Francia. Leibniz habia enviado ya a Luis XIV un informe
aconsejandole conquistar Egipto para minar las posiciones de los holandeses en todo el Oriente.
«Al final del siglo XVIII no eran los holandeses, sino los ingleses, el enemigo principal y ... los
dirigentes de la politica francesa no consideraron de ninguna manera a Bonaparte como un loco,
cuando les propuso atacar Egipto»{22}. La ocupacién de Egipto habia sido pensada por Napoledn
durante la campafa de ltalia y sabemos que leyd, entre otros muchos libros sobre el tema, el
Voyage en Egypte et en Syrie de Volney. El general contaba con el apoyo decisivo del ministro de
relaciones exteriores. Talleyrand, que habia presentado en julio de 1797 una memoria a la Segunda
clase del Instituto relativa a las ventajas de obtener nuevas colonias. El 14 de febrero de 1798,
Talleyrand envia al gobierno un «Rapport sur la question d’Egipte» [42] que concordaba con las
tesis de Bonaparte. El Directorio, reacio al principio, se dejé convencer por dos razones: 1) Porque
veia con interés y sentido la empresa por razones generales de tipo econdémico, 2) porque, como
afirma Tarlé, «algunos directores (Barras, por ejemplo) podian suponer efectivamente que esta
lejana y peligrosa expedicion presentaba justamente la ventaja de ser tan lejana y peligrosa ... La
inmensa y brillante popularidad subitamente alcanzada por Bonaparte les inquietaba hacia tiempo»

{23}.

Ademas los miembros del Instituto apoyaron en todo momento la propuesta de su colega
Bonaparte. Como respuesta a esta cooperacion el general va hacerse acompafar en su nueva
campafa de sabios y artistas. Entre ellos destacan los nombres de Monge, Berthollet, Geoffroy
Saint-Hilaire, Laplace, &c. y encarga a J.B. Say la composicion de una lista de libros para

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 5 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n20
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n21
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n22
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n23

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

transportarlos con él. En resumidas cuentas toda una universidad flotante. Con la ayuda de tan
ilustres miembros fundara la Escuela central de Malta, el Instituto del Cairo, y la Décade egyptienne,
hermana de la Décade parisina de los idedlogos. A Bonaparte le hubiera gustado llevar consigo a
Volney, pero éste no habia vuelto de América. También invito a Destutt de Tracy a recoger su
espada y unirse a €l como mariscal de campo. Sin embargo Tracy declind la invitacidon, acaso
molesto por ser recordado como militar mas que como un sabio {24}. El honor que sentia Napoledn
por haber sido admitido en el circulo de los sabios del Instituto lo prueba que durante la campana de
Egipto firmaba sus proclamas al ejército como «General en jefe, miembro del Instituto».

La campafa de Egipto se convierte, al igual que la de ltalia, en una campafa fulgurante. Parte de
Touldn el 19 de mayo de 1798 y desembarca en Alejandria a finales de junio. Poco después tiene
lugar la batalla de Gizeli que le abre las puertas de El Cairo. En cambio la flota francesa es
derrotada en Abukir y el general queda aislado de Francia. Ademas, en septiembre, el sultan turco
declara la guerra a Francia y Bonaparte inicia la campafia de Siria. Toma Jaffa el 6 de marzo e inicia
el sitio a la fortaleza de San Juan de Acre, pero las noticias que le llegan de Francia deciden a
Napoledn volver a Egipto. De regreso derrota al ejército anglo-turco en Abukir el 24 de julio de 1799.
En este momento caen en sus manos unos periddicos por medio de los cuales se forma una idea
clara de los acontecimientos europeos y de la desastrosa situacién de la Republica. El general
decide entonces retomar a Francia y abandona el Cairo el 22 de agosto de 1799 dejando al general
Kléber al mando del ejército.

El 13 de octubre (21 vendimiario del afio VIII) el Directorio informa «avec plaisir» al Consejo de los
Quinientos que Napoleén habia desembarcado en Frejus, y todos los representantes del pueblo
saludaron ampliamente esta vuelta. Después de su entrada triunfal en Paris (16 de octubre de
1799) los primeros contactos que procura realizar seran con los miembros del Instituto y del salén

de M™€: Helvetius en Autevil. EI 5 Brumario (27 de octubre) Bonaparte asiste a la sesion general del
Instituto acompafado de Monge y de Volney {25}. El general lee dos comunicaciones: En la primera,
apoyado por Volney, habla de la piedra Rosetta resaltando el interés de su triple inscripcion (en
jeroglifico, copto y griego) para el desciframiento de la escritura jeroglifica. En la segunda hace
mencion al Canal de Suez, resaltando su existencia anterior entre los dos mares, mostrandose
partidario de la posibilidad de restablecerlo mediante nivelamientos necesarios. A continuacién visita

a Cabanis en Autevil y solicita ver a M™M®- Helvetius. ;Por qué Bonaparte rinde visita a la viuda de
Helvetius? Cuando el autor De I'Esprit y De 'Homme muere en 1771, su viuda deja Paris y se
establece en una casa de considerables dimensiones en Autevil. Muchos de sus amigos tomaran el
camino de su retiro y algunos de ellos se instalaran alli definitiva o temporalmente, convirtiéndose la
mansion en uno de los lugares de reunion de la inteligencia francesa: Morellet, Cabanis,
Malesherbes, Turgot, Franklin, Jefferson, Holbach, Volney, Condorcet, Destutt de Tracy, Daunou,
Sieyes, Marie Joseph Chenier, &c., fueron asiduos visitantes de la casa. Entre los personajes que
se hospedaron en la casa cabe resaltar, en primer lugar, a Franklin y Cabanis. Este fue literalmente
adoptado como hijo por la viuda de Helvetius y heredero de la [43] casa ala muerte de ésta en

1800. Volney, introducido por Cabanis en este circulo el afio 1776, es huésped de M™¢: Helvetius
entre 1785 y 1787, fecha de la publicacién de su Voyage en Egypte et en Syrie. Condorcet se
instala en la casa en 1792 y cuando es decretado su arresto el 8 de julio de 1793 la sociedad de

Autevil sabe proteger su huida. Destutt de Tracy se instalara con su familia en casa de M™M®
Helvetius cuando en 1792 decide no acompafiar a La Fayette en su huida a Austria {26}. Por ello, la

visita de Bonaparte a M™M€- Helvetius no tenia nada que extranar; él sabia que alli se reunian los
mas grandes representantes de la intelectualidad francesa y de sus contactos extranjeros
(Frankklin, Jefferson, ...), sabia que los principales idedlogos y miembros del Instituto frecuentaban
el lugar, y que, ademas, desempefaban cargos politicos claves y tenian un gran poder en los
Consejos {27}.

Después de la visita a MM Helvetius, Napoledn se retne con Sieyés diciéndole: «No tenemos

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 6 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n24
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n25
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n26
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n27
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n28

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

constitucion, al menos no la que necesitamos. Es propio de su ingenio proporcionarnosla» {28}.
Sieyes, el veterano constitucionalista, habia sido nombrado Director en mayo de 1799, y sabia muy
bien que el gobierno de la Republica no podria perpetuarse con la constitucidn del afo lll. Pero el
procedimiento de revision de la constitucion era tan lento y laborioso que, en el mejor de los casos,
podrian transcurrir diez afios para legalizar una nueva constitucion. Por lo tanto, se necesitaria la
fuerza para arrancar el consentimiento de los consejos y hacia tiempo que Sieyés buscaba «la
espada» capaz de ejecutar sus planes. Al principio pensé en el general Joubert, pero éste habia
muerto recientemente en Novi, por lo que a Sieyés no le quedaba mas remedio que entenderse con
Napoledn. Lucien Bonaparte, a la sazdon Presidente del Consejo de los Quinientos, informa a su
hermano de los planes de Sieyés y le pide su acuerdo. Napoledén detestaba a Sieyes, pero para
acceder al poder politico era necesario contar con la ayuda de un director que a su vez contara con
alguna fuerza politica. Bonaparte era la fuerza moral y militar, pero Sieyés, que desde su
nombramiento como director se imponia cada vez mas como el jefe de los idedlogos, representaba
la fuerza politica. Roeder y Talleyrand sirven de intermediarios entre Sieyés y Bonaparte a los que
se une inmediatamente otro director, Roger Ducos. A su vez Volney, Cabanis, Chenier y otros
republicanos conspiran activamente en Autevil.

La comision ejecutiva del consulado surgido del 18-19 Brumario estda formada por Bonaparte,
Sieyés y Roger Ducos. El proyecto constitucional de Sieyés servia plenamente a los intereses de los
idedlogos. En él, la soberania popular era eclipsada por la nocién de un Senado conservador
dominado por una élite revolucionaria inmovil —la «Academia Revolucionaria»—. ElI Senado
nombraria, de una lista nacional de elegibles, los miembros del Cuerpo Legislativo y del Tribunado.
El Senado extiende sus tentaculos hasta el ejecutivo: un Gran Elector, elegido por el Senado y
responsable ante él, nombraria a su vez los consejos y organizaria el gobierno. El proyecto de
Sieyes fue inmediatamente criticado, recortado y dictado de nuevo por Napoledn. Su objecidn
principal se dirigié contra el papel irrisorio del Gran Elector que podia ser «absorbido» por el
Senado. En su lugar introduce un Primer Cdénsul no responsable ante el Senado. El resto del
sistema electoral permanecia, en lineas generales, segun el proyecto de Sieyés. Se designaba a
Napoledn como primer Coénsul y los miembros del partido del Instituto, en recompensa por los
servicios prestados, ocupan sus puestos en el Senado y en el Tribunado y se les dota con el salario
de 100.000 francos al afno que Sieyés, tan solicito con los intereses de sus colegas, habia
dispuesto. Después de recompensar a Sieyés con una finca cerca de Versalles por el
consentimiento a su modelo de consulado, Napoledn comenta a su secretario: «En lo que concierne
al dinero, Sieyés es muy positivo. Licencia la ideologia, lo que le convierte en facilmente manejable.
Abandona sus suefios constitucionales por una cantidad de dinero» {29}. Con el partido del Instituto
jubilado en el Senado y en el Tribunado y con las manos libres en el ejecutivo, el Primer Consul
tiene abiertas las puertas para su transformacion en Consul decenal, Coénsul vitalicioy,
posteriormente, Emperador.

A este primer combate entre los idedlogos y Napoledn sucede la batalla de las Escuelas centrales,
creadas por la Convencién y centros claves de la propaganda ideoldgica. Después de cuatro afios
de funcionamiento la encuesta realizada entre 1798 y 1799 por Guienguené dio lugar a que el
Comité de Instruccion Publica, del que formaba parte Destutt de Tracy, iniciara un informe con el
objeto de subsanar algunos aspectos acerca de la planificacion de los estudios. El Rapport del
Comité de Instrucciéon quedd concluido tres meses después del 18 Brumario. Lucien Bonaparte,
ministro del Interior, acusa recibo de su entrega por Destutt de Tracy, y deja continuar las Escuelas
centrales sin iniciar reforma alguna. En el verano de 1800, el Consejo de Estado aborda el tema de
la organizacidén de la ensefianza publica y Lucien Bonaparte, a mediados de octubre, ordena la
disolucion del Comité de Instruccién publica. J.A. Chaptal, nuevo ministro del interior, presenta el 9
de noviembre de 1800 un extenso plan que reorganizaba la educacion publica. El plan establece
escuelas primarias en cada ciudad, y reemplaza las Escuelas centrales por Escuelas comunales en
las [44] que la gramatica general, la moral y la legislacion serian eliminadas del curriculum. Por fin,
en 1802, el Tribunado y el Cuerpo Legislativo, previamente depurados, aprueban la supresion de

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 7 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n28
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n29

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

las Escuelas centrales y su sustitucién por los Liceos nacionales. En lo relativo a los estudios, las
principales innovaciones respecto a las Escuelas centrales fueron la intensificacion de los estudios
de lenguas clasicas y la eliminacion total de la ideologia y de las ciencias morales y politicas.

La Segunda clase del Instituto era el ultimo vestigio del poder «ideoldgico». Pero aquella
«Academia de ateos y republicanos» fue cerrada por orden de Napoleodn el 23 de enero de 1803, y
sus miembros fueron dispersados por las demas clases. En cuanto al 6rgano de expresién de los
idedlogos, la Décade philosophique, cambia en 1804 su titulo por el de «Revue» philosophique,
litteraire et politique, y, en 1807, se ve obligada, por orden del gobierno, a asociarse con su viejo
enemigo, el Mercure de France {30}.

Al mismo tiempo Napoledn inicia una campafia de desprestigio contra los cultivadores de la
ideologia, a los que despectivamente comienza a calificar de «idéologues». La palabra, adoptada
después por Napoleodn, aparece por primera vez en el Messager des relations exterieures que
escribia: «La faccion civil se conoce también por el nombre de faccion metafisica o ‘idéologues’.
Aduladores de Robespierre, lo empujaron a la muerte por los muchos excesos que ellos le
permitieron. Utilizaron el directorio para proscribir talentos que les hacian sombra. Buscaron héroes
para derribar el Directorio. Siempre han tramado nuevos planes» {31}. El 24 de diciembre de 1800
una bomba intenté matar a Napoledn en la Opera. Se responsabilizara del atentado, errbneamente y
sin pruebas, a los jacobinos, y Napoledn decidi6 exilar por esta razén a ciento treinta. Los idedlogos
protestaron por estas medidas y Napoledn dice despectivamente de ellos: «Los metafisicos son una
clase de hombres a los que nosotros debemos todos nuestros males» {32}. Los siguientes
calificativos que Napoledn asociara a los idedlogos seran los de «charlatanes» y «espiritus confusos
y falsos». A la critica por parte de Chenier, Guinguené y Daunou al proyecto de castigos especiales
sin juicio en los casos de bandidaje Napoledn dira ante el Consejo de Estado del 2 de febrero de
1801: «Hay una clase de hombres que desde hace diez afos ha hecho ... mas mal a Francia que
los mas furiosos revolucionarios. Esta clase se compone de charlatanes e idedlogos. Ellos han
combatido siempre la autoridad existente. Después de derrocar la autoridad de 1789, después de
parlotear durante algunos meses, y aunque eran muchos y elocuentes, fueron derrocados a su vez.
Reaparecieron de nuevo y parlotearon mucho mas. Al despreciar siempre la autoridad, aun cuando
la tenian en sus manos, siempre la han denegado la fuerza necesaria para resistir las revoluciones;
espiritus confusos y falsos, tendrian un poco mas valor si hubieran recibido algunas lecciones de
geometria» {33}. Dos dias después, en el Journal de Paris, aparece una hoja de observaciones
atribuida a Napole6n donde se refiere a los idedlogos como «metafisicos nebulosos»: «Ellos son
doce o quince y se creen un partido. Durante cinco o seis dias han realizado pesados discursos que
se imaginan pérfidos pero que sélo son ridiculos ... A quién guardan rencor? Al Primer Cénsul ...
Verdaderamente se han lanzado contra él maquinas infernales, afilado los pufales y suscitado
intrigas sin exito. Ahadase a ello, si se quiere, los sarcasmos y suposiciones de doce o quince
metafisicos nebulosos. El [el Primer Cénsul] opondra todo el pueblo francés a todos estos
enemigosy» {34}. Después del desastre de Rusia, en un discurso al Consejo de Estado el 20 de
diciembre de 1812, Napoledn atribuye la culpa de la catastrofe a los idedlogos: «Es a la ideologia, a
esta tenebrosa metafisica que, investigando con sutilidad las causas primeras, quiere, sobre estas
bases, fundar la legislacion de los pueblos, en lugar de apropiarse las leyes en el conocimiento del
corazon humano y en las lecciones de la historia, es a ella a quien hay que atribuir todos los males
de nuestra bella Francia» {35}.

Los aspectos mas importantes de la critica napoleodnica a la ideologia y a los idedlogos podemos
resumirlos en lo siguiente:

a) La Ideologia es reducida por Napoledn a un conjunto de opiniones particulares, propias de un
grupo o de un partido. No se trata ya de la pretendida «ciencia de las ideas», vinculada a verdades
universales, sino de opiniones de una parte de la sociedad que pretende imponer su ideologia,
mediante leyes ideoldgicas y la educacion en la ideologia, a toda la sociedad: «yo opondré —viene a

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 8 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n30
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n31
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n32
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n33
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n34
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n35

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

decir Napoledn— a todo el pueblo francés a este partido». Hans Barth, en su obra Ideologia y
Verdad, ha tratado de rescatar la imagen de la ideologia frente al sentido que ha tenido que soportar
desde la critica napoleodnica y desde el marxismo. Barth opone el despotismo napolednico al
caracter democratico y liberal de los idedlogos, verdaderos seguidores de los principios de la
revolucion: libertad, igualdad y fraternidad. Pero el caracter democratico y liberal de los idedlogos es
demasiado sospechoso. ¢Acaso no puede considerarse como una burla de la democracia y de la
libertad la constitucion de Sieyés llamada a perpetuar en el Senado una élite revolucionaria? ¢ A
ddénde haido a parar la democracia ante el nombramiento directo de los cargos de entre una lista de
elegibles? En cuanto a la igualdad, ¢no es el propio Tracy quien en su informe sobre la instruccidn
publica defiende la tesis de que la educacién debe mantener separadas las dos clases que la
Naturaleza ha establecido? {36}

b) La Ideologia deviene ideoldgica, es decir falsa conciencia, al tratar de deducirlo todo de ciertos
principios de la razéon pura. EI hombre racional que nos presenta la ideologia es una abstraccién
inherente a cada individuo, segregado, por lo tanto, del conjunto de las relaciones sociales y de las
determinaciones historicas. No niegan el caracter social del hombre, pero esta sociabilidad no es
mas que el resultado de unir naturalmente los multiples individuos. La critica de Napoledn significa
el fin de la ilustracion y el comienzo de una nueva era en la que el hombre empieza a ser analizado
como un ser social e historico. Napoledn en su critica a la ideologia parece inspirarse en el método
historico. EI método comparativo o histérico es el mejor medio de conocer los hechos sobre los que
apoyar el razonamiento: «La historia —afirma Fievée— es la politica en accion y la moral practica: es
la verdadera filosofia puesto que ella nos permite conocer al hombre, no como los sofistas lo
imaginan sino tal como él existe en la sociedad» {37}. Palabras estas que parecen anticipar la critica
de Marx a la «ldeologia alemana», analoga en este caso de la «ldeologia francesa».

{1} Destutt de Tracy comienza, a partir de 1796, la lectura de la Memoire sur la faculté de penser,
publicada en 1798, donde aparece por primera vez el término «ideologia», nombre con el que se
proponia designar la ciencia de la cual se ocupaba la segunda clase del Instituto (clase de Ciencias
morales y politicas) a la que habria que anadir la seccion de gramaticos de la tercera clase
(Memoires de I'Institut National. / Sciences morales et politiques, termidor del afio VI (1798), pags.
287, 323-ss.)

{2} Las acepciones gnoseologico y epistemoldgico son utilizadas aqui en el mismo sentido que
alcanzan en la teoria del cierre categorial de G. Bueno, reservando el término «gnoseologico» para
la Teoria de la Ciencia mientras que el adjetivo «epistemoldogico» se reserva a los temas
relacionados con la Teoria del Conocimiento. La perspectiva gnoseolégica privilegia las relaciones
entre materia y forma, mientras que la epistemoldgica se circunscribe a las relaciones entre sujeto y
objeto. Cfr. G. Bueno, Teoria del cierre categorial, vol. 1, Pentalfa, Oviedo 1992, pags. 43-55.

{3} «On n’a qu’une connaissance incompléte d’ un animal, si 'on ne connait pas ses facultés
intellectuelles. L’ldéologie est une partie de la Zoologie, et c’est sur-tout dans 'homme que cette
partie est importante et mérite d’étre approfondie», Elémens d’ldéologie, |, Courcier, Paris 1817 (32),
pag. XIll.

{4} Ibid. pag. XV.
{5} Ibid. pags. 229-ss.
{6} Ibid. pag. XVI.
{7} Ibid. pag. 299.

{8} D. de Tracy establece esta distincion en su «Memoire sur la faculté de penser», MIN/SMP, |

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 9 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n36
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#n37
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p01
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p02
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p03
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p04
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p05
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p06
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p07
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p08

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

(1798) pags. 344-345.

{9} Elémens d’ldéologie, |, pags 434-435; lll, Logique, Courcier, Paris 1805, pags. 520-521. Estas
partes constarian de un apéndice sobre las falsas ciencias. De estas tres secciones Tracy solo
llegara a publicar las dos primeras.

{10} «Cette science peut s’apeller Idéologie, si I'on ne fait attention qu’au sujet, Grammaire
générale, si'on n’a egard qu’au moyen, et Logique, si I'on considére que le but. Quelque nom qu’on
lui donne, elle referme nécessairement ces trois parties; par on ne peut en traiter une
raisonnablement sans traiter les deux autres. Idéologie me parait le terme générique, parce que la
science des idées renferme celle de leur expression et celle de leur déduction. C’est en méme-
temps le nom spécifique de la premiére partie», Elémens d’ldéologie, |, pags. 4-5.

{11} «Pensar, como se puede ver, es siempre sentir y nada mas que sentir»... «sentir es un
fendmeno de nuestra existencia, pues un ser que no siente nada, puede muy bien existir para otros
seres, si éstos lo sienten; pero no existe para si mismo puesto que él no se da cuenta de ello»,
Elémens d’ldéologie, |, pag. 24.

{12} Ibid. pag. 27.
{13} Ibid. pags. 123-ss.

{14} EIl naturalismo de los idedlogos no puede ser entendido como reduccion a la naturaleza
corporea en general, sino que debe ser recortado al «reino de la vida» que algunos de ellos
intentan, a su vez, extender a todo el universo. Asi, Cabanis se sentia atraido, como los antiguos
estoicos, hacia la tesis del «animismo universal». Cfr. Colonna d’Istria, «La Religion d’aprés
Cabanis», Revue de Metaphisique et de morale, 1916 (23). pags. 455-471.

{15} Migne, «La vie et les travaux de Destutt de Tracy», La Revue de «Deux Mondes», 1842 (30),
pag. 698.

{16} Chinard, Jefferson et les I'déologues, P.U.F., Paris 1925, pag. 88.

{17} Cfr. J. Kitchin, La Décade (1794-1807), un journal «philosophique», Minard, Paris 1965, pags.
117-121.

{18} Para un bosquejo histérico de la actividad politica de los idedlogos y su intervencion en la
planificacion de la ensefianza cfr. J.M. Fernandez Cepedal, «Politica e instituciones ideoldgicas
durante la Revolucién Francesa», El Basilisco 15 (1983), pags. 71-77.

{19} «Si me nombrais —afirma el general- no seré el responsable Y, por lo tanto, deberé tener
libertad de accién. Si el general que me precedidé en este puesto se encontrd en situacion
comprometida, culpa fue de los Comisarios del Pueblo. ;O es que creéis que habra que esperar a
que el pueblo nos dé permiso de disparar contra él? Puesto que, s6lo con nombrarme, me habéis
comprometido, es muy justo que me dejéis obrar como mejor me parezcax. cit. por E. Ludwig.
Napoledn, ed. Juventud. Barcelona 1982 (62) pag. 44.

{20} Volney, que durante la campafia de ltalia se encontraba en América, al tener conocimiento del
paso de los Alpes asombrara a sus interlocutores «profetizando» el orden triunfal de las
operaciones, realizadas puntualmente segun el plan que Napoledn le habia comunicado hacia dos
afos durante su encuentro en Niza.

{21} Décade Philosophique, 20 nivoso del ano VI.
{22} E. Tarlé, Napoleodn, 2 vols., ed. Progreso. Moscu 1957. vol 1. pag,. 75.

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 10 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p09
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p10
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p11
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p12
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p13
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p14
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p15
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p16
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p17
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p18
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p19
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p20
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p21
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p22

José Manuel Fernandez Cepedal / Ideologia «brumarista» y Napoledn Bonaparte / 1994 13/02/10 18:43

{23} Ibid., pag. 78.

{24} E. Kennedy, A Philosopher in the Age of Revolution. Destutt de Tracy and the Origins of
«Idelogy», Memoirs of the American Philosophical Society, Philadelphia 1978, pag. 77.

{25} De esta asistencia informa la Décade en los siguientes términos: «Bonaparte en el seno del
Instituto no es mas que un viajero instruido, un sabio en medio de sus iguales, y parece no
acordarse de sus otros titulos de gloria»; Décade Philosophique, 10 Brumario del afio VIII.

{26} Cfr. L. Viffefosse & J. Bouissounouse, L’oposition a Napoleon, Flammuarion, Paris 1969, pags.
48-88.

{27} Autevil y el restaurante de la «rue du Bac» fueron los centros de reunion de los idedlogos. Bajo
el Directorio, Garat, Tracy, Cabanis, Thurot, Daunou y otros idedlogos se reunian a cenar, el tercer
dia de cada década, en este restaurante. En 1802 traman un complot para derrocar a Napoledn,
pero advertido Fouché, comunica a Cabanis que esta al tanto de la conjura. A partir de entonces las
cenas de la «nue du Bac» cesaron, y los idedlogos ya solo se reunieron en Autevil.

{28} Citado por E. Kennedy, op. cit. pag. 77.
{29} L. A. Bourrienne, Memoires de M. Bourrienne, 10 vols., Paris 1829-1830, vol. 3, pag. 128.
{30} Cfr. J. Kitchin, op. cit. pags. 3-25.

{31} Cfr. F. Brunot, Histoire de la langue fracaise des origines a 1900, pag. 847. vol. IX, Armand
Colin, Paris 1927.

{32} L. Viffetosse & J. Bouissounouse, op. cit. pag. 154.
{33} Ibid. pag. 168.
{34} Ibid. pag. 169

{35} Citado por H. Barth, Verdad e ideologia, FCE. México, 1951, pags. 23-24; cfr. H. Taine, Les
origines de la France contemporaine, Paris 1898 (5?), vol. Il, pags. 219-220.

{36} D. de Tracy, Observations sur le systéme actual d’Instruction publique, Panckouke, Paris, afio
IX, pag. 3.

{37} Fievée, Journal des Débats, 26 floreal, afio IX. Cfr. A. Cabanis, «La contre-révolution dans le
Journal des Débats et le Mercure de France (1799-1814)», Revue de l'Institut Belge de Science
Politique, vol. X1V, 1972 (4), pags. 843-864.

© 2001 www.filosofia.org

~
(Pn Proyecto filosofia en espanol Revistas El Basilisco

http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm Pagina 11 de 11


http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p23
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p24
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p25
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p26
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p27
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p28
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p29
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p30
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p31
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p32
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p33
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p34
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p35
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p36
http://www.filosofia.org/rev/bas/bas21702.htm#p37
http://www.filosofia.org/pcero.htm
http://www.filosofia.org/pcero.htm
http://www.filosofia.org/derechos.htm
http://www.filosofia.org/revistas.htm
http://www.filosofia.org/rev/bas/index.htm

